Gott

(...) der Herr, der Vater und Gott, der Schépfer des ersten alleinigen Gottes (...)

(Asklepios)

Und der Herr (hétte) nicht gesagt: ,Mein (Vater, der da ist im) Himmel*, wenn (er)
nicht (noch) einen anderen Vater gehabt hétte, sondern er hétte einfach gesagt:
»,Mein Vater®).

(Das Evangelium nach Philippus)

(...) dal3 es nur einen gibt, der existiert, und (dal3) alle Einer sind.

(Der zweite Logos des grol3en Seth)

Wenn wir in Bezug auf die Gnosis Uber Goft und Vater reden, dann muss
differenziert werden zwischen dem Schopfergott Jaldabaoth, der vor allem im Alten
Testament und dem Koran in Erscheinung tritt und dem, was die Gnostik daruber
stellt.

Beim Studium der Texte ist es gut moglich, zwischen Beidem zu unterscheiden.

In der Bibel wird der Unterschied recht deutlich, in welcher sich der rachsuchtige und
strafende Gott des Alten Testamentes mit dem Erscheinen Jesu in einen gutigen und
vergebenden Gott wandelt.

Hatten glaubige Juden also bisher an den vermutlich gemeinten Jaldabaoth
geglaubt, so gab es mit Jesus Christus nun die Moglichkeit, an den Gott zu glauben,
der auch im Hinduismus klar getrennt wird zwischen Brahma und Brahman. Das Eine
ist der Schopfergott (Brahma), wahrend etwas anderes darlber bzw. dahinter liegt,
dass das Absolute, Unendliche, Allumfassende, Transzendente ist (Brahman).

In diesem Sinne kann Beides voneinander unterschieden werden.

In diesem Falle ist es also Brahman, oder in gnostischem Sinne auch Vorvater oder
Urvater, moglicherweise auch Licht.



Die wesentlichen Unterschiede sind demnach folgende:

Schopfergott (Jaldabaoth):

e rachsuchtig, strafend

e eifersichtig

e Uberheblich

e kriegerisch

e Dbesitzt eine Gestalt (Lowe-Schlange Hybrid)

e Ubermittlung von Botschaften durch Boten, Engel...

e direkter Kontakt nur durch ,seine® Stimme (vermutlich aufgrund seines
furchterregenden AuReren)

e wurde ,erschaffen” (es gab bereits etwas vor ihm)

Der wahre Gott:

e emotionslos

e friedlich

e Ort der Ruhe/Stille

e formlos

e kein direkter Kontakt

e Kontakt lediglich durch eine Eingebung, einen Impuls
e hat schon immer existiert

Eine Unterscheidung wird auch im Dialog zwischen Judas und Jesus deutlich. Auf
der einen Seite steht Gott (hier: Jaldabaoth) und auf der anderen der Grolle
(Urvater).

Judas sprach zu Jesus: ,Ist der menschliche Geist sterblich?“

Jesus sprach: ,Es ist so, dal8 Gott dem Michael befohlen hat, die Geister der
Menschen ihnen als Leihgabe zu geben zur Unterstiitzung. Der Gro8e aber hat dem
Gabriel befohlen, die Geister dem groB8en, kbniglosen Geschlecht zu geben, (und
zwar) Geist und Seele. Deshalb (werden) die (librigen Seelen der (Menschen
sterben?. (...) Licht (...das) Chaos (...) suchen nach dem Geist in euch, den ihr in
diesem, aus den Geschlechtern der Engel (stammenden) Fleisch habt wohnen
lassen. Gott aber hat die Gnosis dem Adam bringen lassen und denen, die bei ihm
sind, damit die Kénige des Chaos und der Unterwelt sie nicht beherrschen werden.*

(Das Evangelium des Judas)



Besonders deutlich wird die Unterscheidung, wenn der Vater nicht gleich Vater ist,
sondern zwischen Vater und Vorvater unterschieden wird.

Der Herr des (Alls) wird in Wahrheit nicht Vater genannt, sondern Vorvater, denn der
Vater ist der Anfang derer, die durch ihn kommen. Der anfangslose Unendliche aber
ist der Vorvater — damit wir ihm Gnade erweisen mégen durch seinen Namen, denn
(eigentlich) wissen wir nicht, wer er ist.

Der Herr des Alls wird nicht Vater genannt, sondern Vorvater, denn der Vater ist der
Anfang derer, die erscheinen werden. Aber jener ist der anfangslose Vorvater.

Indem er sich selbst in sich in einem Spiegel sieht, erscheint er, sich selbst
gleichend. Aber sein Abbild erschien als Vorvater, Gottvater und Gegendiiber, weil es
vor dem Angesicht des Zuerst-Seienden, des ungewordenen Vaters, ist.

Er (sc. der Vater) ist zwar gleich alt wie das Licht, das vor ihm ist, aber an Kraft
gleicht er ihm nicht.

(Eugnostos und die Weisheit Jesu Christi)

So hat also der Vorvater, den Uber uns gesetzten (Schopfer-)Gott miterzeugt, was
der Aussage der Erzahlung Pistis Sophia widerspricht, in welcher die Pistis den Vater
(Jaldabaoth) aus dem Abgrund bzw. der Finsternis hervorgerufen hat.

Die Hervorbringung des Vaters:

Drei Kréfte kamen aus ihm heraus, welche sind: der Vater, die Mutter, der Sohn (...)
Diese kamen hervor aus einem Schweigen (des un)sagbaren (Vaters.)

(Das agyptische Evangelium)

Letztendlich wird wie nebenbei erwahnt, dass etwas hoher Stehendes als dieser
(Schopfer-)Gott existiert:

(...) die Kraft héher als Gott

(Allogenes)



Ohne Anfang

Auch wenn es fir den Menschen unvorstellbar ist, aber dieser Gott hat keinen
Anfang, sondern existiert schon immer. Niemand hat ihn erschaffen, und es gibt
nichts vor oder Uber ihm.

Er war schon da (der Vater), ehe irgend etwas anderes auller ihm selbst entstand.
(Tractatus Tripartitus)

Er ist wirklich einzig und géttlich. Er hat keinen Gott; und es gibt keinen, den er zum
Vater hat: Denn er ist ungezeugt; (das heil3t:) weder hat ihn ein anderer gezeugt,
noch hat ihn ein anderer geschaffen.

(Tractatus Tripartitus)

In Wirklichkeit also ist alleiniger Vater und Gott ein solcher, den kein anderer gezeugt
hat, wahrend er es ist, der alles gezeugt und geschaffen hat. Er ist ohne Anfang und
ohne Ende.

(Tractatus Tripartitus)

Doch etwas scheint gleichzeitig bzw. parallel mit Gott existiert zu haben und dies ist
das Schweigen als Paargenosse dieses Vorvaters, vermutlich die mannliche
Jungfrau Jouel.

Er existiert seit den Anfdngen dessen, was wahrhaft existiert und zum Seienden
gehort. Es gibt noch einen anderen, der seit den Anfédngen existiert und der zu dem
gehdrt, was das Schweigende aktiviert. Und das Schweigen (dessen, der) ihm
nach(folgt), ist wirksam. Solange wie Dieser (wirksam ist), wirkt (auch) Jener. Das
Schweigen, (das zum Unge)zeugten gehért, befindet sich in (den) Aonen, (und) es ist
(von) Anfang (an wesen)los.

(Marsanes)

Der Vater, welcher (die Wurzel) des Alls (ist), der Un(beschreibliche), wohnt in der
Monade, (wobei Er) im Schweigen (fiir sich selbst existiert). (Und) das Schweigen ist
die Ruhe. Da Er nun als Einheit (existierte) und es (keinen) gab, der vor Ihm da war,
so existiert Er (doch? In der) Zweiheit und in der Paarung. Und sein Paargenosse ist
das Schweigen. Er besall alle Dinge, und sie waren in Ihm. Dazu noch der Wille und
das Sein, die Liebe und das Bleiben. Diese sind nun ungezeugt.



(...) wie Er sich selbst (in der) Vierheit begrenzt (hat). Existierend in der
Dreihundertsechzig(keit) brachte Er (sich) selbst hervor. Und in der Zweiheit
offenbarte (Er) Seinen Wiillen, (und) in der Vierheit breitete Er sich selbst aus.

(lhr Sohn) ging hinauf ins Pleroma (sc. der Sophia), (denn) er wollte sich nicht mit
dem Leiden zufrieden geben (sc. Jesus Christus?). Er (wurde aber) gehindert und
wurde (ge-...) durch den Horos, das heil3t durch den Paargenossen. Denn die
Korrektur sollte durch niemand sonst geschehen als durch Seinen eigenen Sohn,
dem die Flille der Gottheit ganz zu eigen ist.

Es gefiel Inm (sc. dem Vater), die Kréfte (des Pleroma allesamt) in ihm zu
verkérpern. Und (so ausgertistet) ging er (sc. der Sohn) hinab.

(Valentinianische Abhandlung)

Der Verborgene aber existiert wirklich, und zwar sofern die allherrliche Jouel, die
herrliche, ménnliche Jungfrau, ihm zugeordnet ist, durch die alle ganz Vollkommenen
gesehen wurden. Die aber, die ihren Stand vor ihm haben, sind die drei: (das
goéttliche) Kind, der dreimal (Ménnliche) und der selbstentstandene (Gott), und zwar
indem er (drei) in einem besitzt, wdhrend es vier (sind).

(Zostrianus)



Was ist Gott?

Gott ist fur den Menschen der Ruheort, an dem das Suchen ein Ende findet; ein Ziel,
nachdem es keine Ziele mehr geben wird.

Die Vorstellung von Gott als alten, weisen Mann ist ein Bedurfnis des Menschen,
etwas greifbar zu machen. Wie stellt man etwas dar, das nicht darstellbar ist? Und so
hat sich das Bild verfestigt, entbehrt aber jeglicher Grundlage.

Der Eine, ein Schopfergott, als optische Mischung aus Lowe und Schlange und der,
der tatsachlich Uber allem ist, bleibt unbeschreiblich und wurde dennoch
beschrieben.

Warum dies so ist und auch so bleiben wird, erklart sich daraus, dass durch die
Selbstoffenbarung seiner GroRRe alles unmittelbar wieder zugrunde gegangen ware.

Dabei ist fir die Erkenntnis Gott vermutlich das Wichtigste, das Er auch Wir ist und
Wir Er sind.

Die ausfuhrlichste und mit Sicherheit treffenste Beschreibung finden wir in Eugnostos
und die Weisheit Jesu Christi:

Der oberste Gott:

Denn jener ist unsterblich (und) ewig. Ewig ist er aber, weil er keine Geburt hat. Denn
Jeder, der geboren ist, wird vergehen. Der Ungewordene aber hat keinen Anfang.
Denn jeder, der einen Anfang hat, hat ein Ende.

Und niemand herrscht iiber ihn. Er hat keinen Namen, denn wer einen Namen hat, ist
ein Geschopf eines anderen. Er ist unbennenbar.

Er hat keine menschliche Gestalt, denn wer eine menschliche Gestalt hat, ist das
Geschdpf eines anderen.

Er hat ein eigenes Aussehen. Nicht wie das Aussehen, das wir empfangen oder das
wir gesehen haben, sondern es ist ein fremdes Aussehen, das jeder Sache Vvillig
liberlegen und besser ist als alles. Er blickt in alle Richtungen und sieht sich selbst
durch sich selbst.



Er ist unendilich.

Er ist unerreichbar.

Er ist bleibend unvergénglich.

Er ist einer, der mit nichts Ahnlichkeit hat.
Er ist unverénderlich gut.

Er ist makellos.

Er ist einer, der bleibt.

Er ist selig.

Er ist unerkennbar, der sich selbst kennt.
Er ist unermeflich.

Er ist unaufsplirbar.

Er ist vollkommen und ohne Makel.

Er ist unvergénglich selig.

Er wird der Vater des Alls genannt.

(Eugnostos und die Weisheit Jesu Christi)

Beschreibung nach Zostrianus:
Praexistent

Rein

Alleiniger

Einfacher

Einziger

Unbenennbar

Sein und Urbild seiner selbst
Licht der Drei (Trinitat)
Beweglich und standhaft zugleich
Kraft Verleihender

Unaussprechlich.



Dessentwegen existieren die, in denen eine Seele ist, und die Seelenlosen,
dessentwegen die, die gerettet werden sollen, dessentwegen die, die zugrunde
gehen werden, wenn sie nicht von ihm (empfangen) haben. Dessentwegen gibt es
Materie und Kérper. Dessentwegen gibt es Un(kérperliches, das) geliebt werden
mu?. Dessentwegen gibt es welche, die aus einer Gesamtheit stammen. Wegen aller
(dieser) ist er es, der praexistiert, und zwar als ein reiner, als ein alleiniger und als ein
einfacher, (ein) einziger Geist, (der unbenennbar) ist, und (das) Sein, das Urbild, (das
Wort) seiner selbst, und gemél3 (der) Wirksamkeit, die das Leben (seiner selbst) ist,
und geméan der Vollkommenheit, die die versténdige Kraft ist, als ein Licht (der) drei,
das (einer)seits seinen Stand hat und sich zugleich bewegt in jedem Ort und in
keinem Ort, das allen (Kraft verleiht) und wirksam ist, der unbenennbare
Unaussprechliche.

(Zostrianus)

Und trotz der Unbeschreiblichkeit Gottes, versuchen es dennoch einige der Nag
Hammadi Texte:

Er ist nicht Vollkommenheit, noch Seligkeit, noch Gottheit, sondern er ist etwas
diesen weit Uberlegenes.

(Das Apokryphon des Johannes)

Und er ist ein Wesen, das wesenlos ist; ein Gott, der keine Gottheit aufweist; er, der
seine (eigene) Grél3e und die Schénheit berschreitet.

(Allogenes)

(...) erist (ein) gestaltloser (...)

(Zostrianus)

Der Vater:

Denn der Vater von allen ist unermel3lich und unwandelbar, Nous und Wort, ohne
Trennung, ohne Neid und Flamme. Ganz (und gar) Einer ist er aber, der als Ganzer
bei allen ist in einer einzigen Lehre, weil alle durch einen einzigen Geist existieren.

(Der zweite Logos des grol3en Seth)



Der Wille aber ist es, worin der Vater ruht. Und nichts entsteht ohne das, was ihm
geféllt, noch entsteht irgend etwas ohne den Willen des Vaters. Jedoch ist sein Wille
unerreichbar. Der Wille ist seine Spur. Doch wird niemand ihn erkennen, noch ist er
So beschaffen, dal3 sie ihre Aufmerksamkeit auf ihn richten kénnten, damit sie ihn
begreifen. Sondern wenn er will, ist es dies, was er will, auch wenn ihnen der
Augenblick ldberhaupt nicht geféllt. (...) vor Gott, dem Willen, dem Vater. Er kennt
ihrer aller Anfang und ihr Ende. Denn an ihrem Ende wird er sie zur Rede stellen.
Das Ende aber ist der Empfang des Wissens (ber das, was verborgen ist. Das aber
ist der Vater, er, aus dem der Anfang gekommen ist, er, zu, dem alle zurlickkehren
werden, die aus ihm hervorgegangen sind. Sie traten aber in Erscheinung zum Ruhm
und zur Freude seines Namens.

(Evangelium Veritatis)

Der Vater besitzt wahrlich, gemé&l3 dem, worin er allen als ein unerkennbarer und
unfalBbarer lberlegen ist, solche GréBe und (solches) Ausmal3, dal3, wenn er sich
sogleich und plétzlich allen Erhabenen der Aonen, die aus ihm hervorgegangen
waren, offenbart hétte, sie zugrunde gegangen wéren. Deswegen behielt er seine
Kraft und seine Unberiihrbarkeit zurtick in dem, worin er ist, (als einer,) der unsagbar
(und) unnennbar (ist) und erhaben (ber jeden Verstand und jede Rede. Dieser aber
hat sich selbst ausgedehnt. Und das, was er ausgebreitet hat, das ist es, was allen
Festigkeit, Raum und Wohnung gegeben hat, wie denn ein Name von ihm lautet:
,Der, durch den*, weil er der Vater des Alls ist und aus seinem Mitgefiihl fir die
Seienden es in ihr Denken séte, dal3 (sie) nach ihm suchen miissten.

(Tractatus Tripartitus)

Und auf diese einzigartige Weise sind sie zugleich dieser einzige und sie alle. Weder
ist er abgetrennt als etwas Korperliches, noch ist er zerteilt in die Namen, in denen er
besteht. (Sonst wiirde ja gelten:) Die eine Sache ist dieser so Beschaffene, und eine
andere Sache ist jener (anders Beschaffene. Weder) verédndert er sich durch (...),
noch verwandelt er sich in (die Namen), in denen er besteht. (Sonst wiirde ja gelten:)
Er ist jetzt dieser, er ist jener ein andermal; eine Sache ist dieser jetzt, und eine
andere Sache ist jener ein andermal. Vielmehr ist er es als Ganzer flir immer; (er ist)
Jeder von allein zugleich ewiglich. Er ist das, was sie alle sind, er, der Vater von allen;
er ist auch sie alle.

(Tractatus Tripartitus)

(Es) war einer, und er war ein einziger, (der) vor (allen), die wirklich existieren,
existierte, (ein) unermelllicher Geist und einer, der nicht unterscheidbar ist von etwas
(anderen), in bezug auf alles, was in ihm ist, was aus ihm ist und was nach ihm ist,
indem er allein es ist, der sich (iberschreitet als (etwas Begrenztes) (...) ohne (...,
ohne) Figur, ohne (...), ohne (Erscheinung), ohne Form, ohne (Gestalt) fir alle, als
(ein erster) von allen, (als ein erster) Ursprung von (jedem Ursprung, als) ein erster
Gedanke von jedem Gedanken, (als eine Stédrke) von jeder Kraft, (einer, der
schneller ist) als das, was (sich bewegt), einer, der fester ist als (ein) Bestehen,



einer, der dichter ist als das, was eng zusammenkommt, und ein Unbegrenzter und
einer, der jedem Unzugénglichen Uberlegen ist, und einer, der be(grenzt), einer, der
groBer ist als jeder Kérper, (einer), der reiner ist als alles Unkérperliche, einer, der
eindringlicher ist als jeder Gedanke und jeder Kérper, (einer, der) stérker ist als alle,
jede Art und (jede) Form, einer, der etwas Umfassendes von ihnen ist, (der wirklich
ganz) Existierende, und, (was die) wirklich Existierenden betrifft, so (ist) er identisch
mit allen. Denn (er ist groer) als alles, und zwar das Koérperliche und das
Unkérperliche, einer, der etwas Partikuldres (von) allen Teilen (ist, die) in einer
(un)erkennbaren und (reinen Kraft existieren, er), aus dem alle wirklich Existierenden
(stammen), aus dem der wirklich existierende Geist (stammt), der eine alleinige -
denn die dreimal Mé&chtigen sind es — in seiner Einheit; das (ganze) Sein ist das
Leben und die Seligkeit. Und (in) dem Sein existiert er als einer, der einfach ist, ein
Wort seiner selbst und ein Urbild. Und wen er finden wird, den 143t er zu einem
werden, der existiert. In der Lebendigkeit aber lebt er und (... in der Seligkeit ...) er,
weil er eine Erkenntnisféhigkeit hat (...), erkennt (er) alle (...) ist er, in bezug auf sich
selbst (...). Denn (es gibt keinen) Gott, (der mit) irgend etwas (verbunden ist) auller
mit (dem, was ihm) allein (gehért). Und er existiert (...) in sich (...). Der einzige (...).
Denn er existiert (in) dem Seinigen, das existiert (als) ein Urbild eines Urbildes, (die)
Einzigkeit der Einheit, und er existiert als der (...), sofern er in sich ist, im Verstand.

(Zostrianus)

Ferner (sage ich): es ist schwer, ihn aufzuspiren; und es ist schwer, Christus zu
finden. Denn er (Goftt) ist es, der an jedem Ort und zugleich an keinem Ort wohnt.
Denn keiner, der es will, kann Gott so erkennen, wie er ist — nicht einmal Christus
oder den Geist oder den Chor der Engel oder die Erzengel samt den Thronen der
Geister und die erhabenen Herrschaften und ,,den groBen Nous*. Wenn du dich nicht
selbst erkennst, wirst du auch nicht in der Lage sein, alle diese zu erkennen.

(Die Lehren des Silvanus)

Lebenskraft, Denkkraft und Seiendes — das ist er. Demnach umfal3t letzteres (d.h.
das Seiende) permanent seine Lebenskraft und die Denkkraft (und das Leben),
wéhrend die Lebenskraft die Wesenlosigkeit und die Denkkraft umfal3t, und die
Denkkraft das Leben und das Seiende umfal3t. Und so sind diese drei eins,
wenngleich sie einzeln genommen drei sind.

(Allogenes)



Auch (kann) er nicht in irgendeiner Form eingeschrénkt werden — (weder) durch sein
eigenes Begehren noch dadurch, dal3 er durch einen anderen gibt oder empfangt.
Auch hat er lberhaupt keinerlei Begehren — (weder) aus sich selbst heraus noch so,
dal3 es von einem anderen her lber ihn kdme. Aber er gibt auch nicht irgend etwas
von sich weg, so dal3 er etwa in einer anderen Form eingeschrdnkt wiirde. Aus
diesem Grund bedarf er weder einer Denkkraft noch einer Leben(skraft), noch
Uberhaupt irgendeiner Sache. Er ist (selbst) den Ganzheiten Uberlegen durch die
Bediirfnislosigkeit, die ihm zu eigen ist, sowie die Unerkennbarkeit, dal3 heil3t
nichtseiende Existenz. Denn ihm sind zu eigen Schweigen und Stille, so dal3 er
(auch) nicht durch das Unbeschrénkbare eingeschrénkt wird.

Er ist weder eine Gofttheit noch Seligkeit noch Vollkommenheit, sondern etwas
Unerkennbares.

Nicht das, was ihm zu eigen ist, sondern (er existiert) vielmehr so, dal3 er etwas
anderes ist, das besser als Seligkeit und Gottheit und Vollkommenheit ist.

Auch ist er nicht etwas Vollkommenes, sondern (er existiert) so, dal3 er etwas
anderes, Besseres ist.

Er ist auch nicht unbegrenzt, noch wird er durch einen anderen begrenzt, vielmehr
(existiert er) als etwas, das besser ist.

Er ist weder kérperlich noch unkérperlich, weder grol3 noch klein, weder Quantitét
noch Qualitét.

Auch ist er nicht etwas, das vorhanden ist (und) das einer begreifen kann, sondern
(er existiert) so, dal3 er vielmehr etwas anderes, Besseres ist, etwas, von dem es
nicht méglich ist, dal3 einer es begreift. (...)

Durch alle ist er in allen. {(...)

Auch ist er keine Existenz, so dal3 er etwa bedlrftig wiirde. In rGumlicher Hinsicht ist
er zwar ein Korper, doch in eigentlicher Hinsicht ist er unkérperlich. Er gehort zu
allem, und alles ist auf ihn gerichtet, ohne dal3 er irgendein Begehren hétte. (...)
Auch wenn einer an ihm Anteil nimmt, wird er (sc. Jener?) nicht gestérkt.
Entsprechend der (ihm eigenen) in sich ruhenden Einzigkeit kann ihn nichts
aktivieren. Denn er ist unerkennbar, ein hauchloser Ort der Unergriindlichkeit. Da er
unergrindlich, kraftlos und seinslos ist, spendet er auch kein Sein. Vielmehr enthélt
er alles in sich selbst, in sich ruhend und stehend.

Aus dem allzeit Stehenden manifestierte sich ewiges Leben (...)

(Allogenes)



Etwas mysterios bleibt die Bezeichnung als ,dreimal mannliches Kind“. Vermutlich ist
es die Dreifaltigkeit aus Vater, Sohn und Heiliger Geist.

(Der) selbstentstandene Gott aber ist (ein Haupt?) des vollkommenen, dreimal
ménnlichen Kindes.

(Zostrianus)



Gott ist Ruhe

Wenn ihr die Werke hinter euch lal3t, die euch nicht folgen kbnnen, dann werdet ihr
euch zur Ruhe begeben.

(Der Dialog des Erlosers)

Der Mensch, ein standig getriebenes Wesen, immer auf der Suche, immer
beschaftigt, permanent in Sorge um finanzielle Sicherheit, Gesundheit,
Gesellschaft... Er, der Mensch, dieser niemals Ruhende wird am Ende seinen Platz
bei Gott finden — dem Ruheort. Dort wird er sich nicht mehr mit weltlichen Dingen
auseinandersetzten mussen, noch wird er etwas suchen, denn das, was er finden
wird ist das, was kein Wollen mehr bedarf.

Und sie gehen nicht hinab zur Unterwelt, noch haben sie Neid oder Murren, noch gibt
es Tod in ihnen. Vielmehr ruhen sie in dem, der (in ihnen) ruht. Und in bezug auf die
Wahrheit sind sie weder miide noch gehindert. Vielmehr sind sie selbst die Wahrheit.
Und der Vater ist in ihnen, und sie sind in dem Vater als solche, die vollkommen und
ungeteilt in dem wahrhaft Guten sind, wobei sie in keiner Hinsicht irgendeinen
Mangel, sondern (nur) Ruhe haben als solche, die frisch im Geiste sind. Und sie
werden auf ihre Wurzel héren, wéhrend sie mit Dingen beschéftigt sind, in denen
einer seine Wurzel finden und an seiner Seele keinen Schaden erleiden wird.

(Evangelium Veritatis)

Wohl euch, die ihr geschméht und nicht geachtet werdet! Um der Liebe willen, die
euer Herr zu euch hegt.

Wohl euch, die ihr weint und bedrdngt werdet von denen, die keine Hoffnung haben!
Denn ihr werdet losgemacht werden aus jeglicher Fessel.

Wachet und betet, dal3 ihr nicht im Fleisch bleibt, sondern dal3 ihr der bitteren Fessel
des Lebens entkommit!

Und wenn ihr betet, werdet ihr Ruhe finden (...), dal3 ihr die Miihsal und die Schmach
hinter euch gelassen habt. Denn wenn ihr den Miihen und den Leidenschaften des
Leibes entkommt, werdet ihr von seiten des Guten einen Ruheort erhalten.

(Das Buch des Thomas)



Wenn der Vater seinen Busen entbl63t — sein Busen aber ist der Heilige Geist — und
wenn er seinen Schol3 enthlillt — sein Schol8 ist sein Sohn -, so geschieht es zu dem
Zweck, dal’ die Aonen durch das Innere des Vaters ihn erkennen und aufhéren, sich
mit der Suche nach dem Vater zu plagen, auf dal$ sie in ihm zur Ruhe kommen und

erkennen, dal3 dies die wahre Ruhe ist.

(Evangelium Veritatis)



Gott und Mensch

In der besonderen Beziehung zwischen Gott und dem Menschen ist zu
unterscheiden, worauf Bezug genommen wird.

Ist der Schoépfergott (Jaldabaoth) gemeint, den wir vor allem aus dem Alten
Testament und dem Koran kennen, so hat dieser das Materielle geschaffen, also die
greifbare und erfassbare Welt und den menschlichen Koérper und die sieben
Himmelreiche. Ist seine Seele bzw. das in ihm vorhandene Licht gemeint, so stammt
es vom Vor- oder auch Urvater. Dorthin wird das nichtmaterielle Wesen des
Menschen zurtickkehren.

Der Mensch existiert dabei als Einzelner, offenbar abgetrennt von allem, ohne zu
wissen, dass er doch nicht nur Teil des Ganzen ist, sondern das Ganze selbst:
»(--.)damit (die), die aus ihm hervorgegangen sind, wieder er selbst werden.”

So soll der Mensch sich auf die Suche nach Gott bzw. seinem Ursprung machen,
ohne dabei genau zu wissen, wonach er suchen und was er finden soll. Und weil} er
endlich das es Gott ist, so weild er nicht was Gott ist. Ohne ihn also zu begreifen,
muss er suchen, wahrend der Weg durch ,eine Schule des rechten Verhaltens® zu
ihm fuhrt.

Die Vertreibung (aus dem Paradies) und die anschlieRende Odyssee des Menschen
durch diese Welt ist dabei Vorsehung, ist Plan und letzten Endes Heilsplan, denn er
muss das Ubel erfahren — das ist seine Bestimmung. Und gleichzeitig ist es
Bestimmung aus all dem befreit zu werden.

Gott wahrenddessen ist unerkennbar verborgen durch sein Licht. Der Eingang in
selbiges muss zur Erkenntnis Gottes flhren.

Und ist der Mensch endlich dort angekommen, wird er seinen Ruheort finden, einen,
der vor Sorgen, Leid und der Rastlosigkeit der Wiedergeburt bewahrt; ein Ort, der fur
immer bleiben wird.

Und er bringt (sie) hervor, damit sie in Einzigkeit existierend erfunden werden
hinsichtlich jeder Eigenschaft. Und auch die Menge offenbarte er nicht dem All auf
einmal, und seine Gleichheit offenbarte er nicht denen, die aus ihm hervorgegangen
waren. (...)

»... und es gibt keinen Neid auf seiten des Vaters gegeniliber denen, die aus im
hervorgegangen sind, darum dal3 sie zeugen wie er und nach seinem Vorbild; er ist
es ja, der in allen ist zeugend und sich offenbarend; und wen immer er will, den
macht er zum Vater — sie, deren Vater er selbst ist — und zum Gott — sie, deren Gott
er selbst ist -, die macht er zum All — sie, deren All er selbst ist.

(Tractatus Tripartitus)



Obgleich der Vater sich selbst ewig offenbart, wollte er es nicht, dal3 sie ihn
erkennen, sofern er sich gibt, um zu veranlassen, dal’3 sie ihn begreifen, um ihn zu
suchen, wéhrend er sich in dem, worin er unerforschlich préexistiert, bewahrt.

Er, (der) Vater, ist es, der den Aonen Anlal3 (und) Wurzel gegeben hat, so dal3 sie
Etappen sind auf dem Weg, der zu ihm wie zu einer Schule des rechten Verhaltens
flhrt, er hat (ihnen) ausgebreitet: Glauben und Gebet gegentiber dem, den man nicht
sieht, eine feste Hoffnung auf den, den man nicht begreift, eine fruchtbare Liebe, die
hinblickt auf das, was sie nicht sieht, eine willkommene Klugheit des Verstandes
ewiglich, Seligpreisung, das ist der Reichtum und die Freiheit, und Weisheit dessen,
der den Lobpreis des Vaters liebt, fiir ihr Denken.

Den erhabenen Vater erkennen sie durch seinen Willen, das ist der Geist, der im All
weht und ihnen ein Denken gibt, damit sie nhach dem Unerkennbaren suchen, wie
Jjemand durch einen Wohlgeruch veranlal3t wird, nach der Sache zu suchen, um
derentwillen dieser Wohlgeruch da ist. (...)

Also, die Hervorbringung von allem, was existiert, aus dem EXxistierenden ist nicht
erfolgt wie eine Abtrennung voneinander, als ob es eine Loslésung von ihrem
Erzeuger wére. Vielmehr gleicht ihre Erzeugung einem sich Ausbreiten, bei dem
(der) Vater sich zu denen, die er liebt, ausbreitet, damit (die), die aus ihm
hervorgegangen sind, wieder er selbst werden.

(Tractatus Tripartitus)

Jesus spricht: ,Das Kénigreich des Vaters gleicht einem Kaufmann, der Ware hatte
und eine Perle fand. Jener Kaufmann ist klug. Er verkaufte die Ware (und) kaufte
sich einzig die Perle. Sucht auch ihr nach dem Schatz, der nicht verdirbt, der bleibt,
wo keine Motte hinkommt um zu fressen und kein Wurm zerstért.” (...)

Jesus spricht: ,Die Bilder sind dem Menschen sichtbar, aber das Licht in ihnen ist
verborgen im Bild. (...) Das Licht des Vaters wird sich offenbaren, aber sein Bild ist
verborgen durch sein Licht.“

(Das Evangelium nach Thomas)

Der Vater bringt Kinder hervor. Und das Kind kann keine Kinder hervorbringen. Denn
das Gezeugte kann nicht zeugen. Vielmehr bekommt das Kind Geschwister, und
nicht Kinder. (...)

Jesus sprach: ,Das aber, dal3 ihr es seid, die mit den Kréften streiten miissen — (das
ist so,) weil sie keine Ruhe haben wie ihr, denn sie wollen nicht, dal3 ihr gerettet
werdet.”

(Der Brief des Petrus an Philippus)



Wer also den Vater in heiligem Wissen kennt, wird zum Vater gehen und wird ruhen
im ungewordenen Vater.

(Eugnostos und die Weisheit Jesu Christi)

Wer aber den (lebensspendenden Logos) gefunden hat (und wer den Vater der
Wahrheit) erkannt hat, (ist zur Ruhe gelangt) und hat abgelassen (zu suchen) —
nachdem er (gefunden) hat. Als er gefunden hatte, hat er geschwiegen.

(Das Zeugnis der Wahrheit)

Seine Lehre aber ist diese: ,Nennt niemanden Vater auf der Erde! Einer ist euer
Vater, der in den Himmeln ist. lhr seid das Licht der Welt. Meine Briider und meine
Genossen sind (die), die den Willen des Vaters tun. Was denn fiir ein Gewinn ist es,
wenn du die Welt gewinnst und Schaden nimmst an deiner Seele?“ Denn als wir in
der Finsternis waren, nannten wir viele Véter, wéhrend wir unwissend waren lber
den wahren Vater, und das ist die grol3te (aller) Stinden.

(Die Auslegung der Erkenntnis)

Der Adel des erlesenen Wesens, das in ihm ist, war viel erhabener als die Schépfung
und fugte ihnen (den Archonten) Schaden zu. Aus diesem Grunde liel3en sie
drohend einen Befehl ergehen und brachten gleichzeitig eine grol3e Gefahr (ber ihn,
die im Tode besteht. Nur den Genul3 der bésen (Speisen) — davon erlaubte er ihm zu
essen, und von dem anderen Baum, der das andere (das Gute) besal3, erlaubten sie
ihm nicht zu essen, am allerwenigsten von dem (Baum) des Lebens, damit (er nicht)
eine Ehre erlangt, (die der ihren gleich ist), und damit (...) sie (...) durch die bése
Kraft, die ,die Schlange” genannt (wird). Sie ist aber listiger als alle (anderen) bésen
Kréfte. Sie (die Schlange) verfiihrte den Menschen durch die Bestimmung der
(Kréfte) der Erinnerung und der Begierden. Sie (die Begierde = Eva) liel8 ihn das
Gebot libertreten, damit er sterbe. Und von dem ganzen Genul3, den es an jenem Ort
gibt, vertrieben sie ihn.

Dies ist die Vertreibung, die sie ihm antaten, dal3 sie ihn vertrieben von den
Gentissen der (Kréfte) der Nachahmung und der (Kréfte) der Ahnlichkeit — was (in
Wirklichkeit) ein Werk der Vorsehung ist, damit es sich finde, dal8 es nur eine kurze
Zeit ist, bis der Mensch den Genul3 der guten (Dinge) bis in Ewigkeit empféngt, in
denen der Ruheort sich befindet. Dies ist es, was der Geist in seiner Voraussicht
bestimmte, nédmlich dal3 der Mensch dies groBe Ubel kennenlernt, welches der Tod
ist, der (seinerseits) die vollstandige (?) tiber das All ist, dal3 er auch alle jene Ubel
kennenlernt, die aus diesem (Ubel) entstehen, und dal3 er nach den Begierden, die in
diesen obwalten und (nach) den Sorgen (endlich) von dem gré3ten Gut, ndmlich
(von) dem ewigen Leben, empféngt, welches in der vollkommenen Erkenntnis des
Alls und in der Teilhabe an allem, was gut ist, besteht. Wegen der Ubertretung des
ersten Menschen kam der Tod zur Herrschaft und wurde zum Gefdhrten aller
Menschen, um sie zu téten, gemall der Offenbarung seiner (Herrschaft), die ihm



eigen ist, solange sie ihm (zur) Herrschaft gegeben ist, wegen des zuvor genannten
Heilsplans der Liebe des Vaters.

(Tractatus Tripartitus)

Denen aber, die seinetwegen entstanden waren, offenbarte er sich, als ob er an
ihnen (nur) voriiberging. Er tat (es) ihnen mit einem Schlag, als er sich ihnen als Netz
offenbarte, das sich (schnell) wie der Blitz wieder zurtickzieht. Und den Streit, den sie
miteinander hatten, beendete er und liel§ ihn aufhéren in dieser Offenbarung. Das
Netz, lber das sie nicht Bescheid wuldten und das sie nicht erwarteten, (fing sie),
ohne dal’ sie es erkannten. Deswegen wurde ihnen Furcht eingeflé3t. Sie stiirzten
ihn, weil sie die Wucht des Lichtes, das ihnen entgegenkommt, nicht ertragen
konnten. Fiir die zwei Ordnungen aber war das, was erschienen war, ein Schlag.

(Tractatus Tripartitus)

Und die Herrlichkeit des Vorvaters ist so grol3, dass es uns Uberwaltigen wurde,
wenn dieser direkt mit uns kommunizierte. Also bedarf es eines Ubermittlers, eines
Boten, der das sagen kann, was wir verstehen kénnen, ohne von dieser Herrlichkeit
geblendet zu werden. Jesus Christus ist nicht nur Vertreter Gottes, sondern Gott als
Bote. So stehen Gott und Mensch in Kontakt zueinander.

Alles andere wurde durch den Horos, eine Grenze, abgetrennt.

Erkenne doch, dal3 Gott, der Allméchtige, der (es) allzeit ist, nicht allzeit Kbnig sein
konnte, ohne (allzeit) des gbttlichen Sohnes bedlirftig zu sein! Denn alles wohnt in
Gott, was entstanden ist durch den Logos, das ist der Sohn, als das Abbild des
Vaters. Denn Gott ist nahe, und er ist nicht fern. Wer ist seine Grenze? Die géttlichen
Wesen sind verwandte Gottes. Wenn nun dieses Géttliche in einer Sache zum Teil
mit dir in Einklang steht, so wisse, dall das ganze Géttliche mit dir lbereinstimmt.
Nicht kann aber dieses Géttliche Gefallen finden an etwas Schlechtem. Denn es
belehrt alle Menschen (ber das Gute. Dies ist es, was Gott dem
Menschengeschlecht gegeben hat, damit um seinetwillen jeder Mensch herrlicher
werde als alle Engel und Erzengel.

(Die Lehren des Silvanus)

Es gibt eine Grenze (Horos) des Sprechens, die in (dem Reich) der Fiille zu dem
Zweck gezogen ist, dal3 sie wohl schweigen (ber die Unerreichbarkeit des Vaters,
aber doch sprechen (iber den, den sie erreichen wollen.

(...) Horos, die um die vollkommene Herrlichkeit herum gezogen ist.

(Tractatus Tripartitus)



Aus dem Verborgenen

Nichts aul3er dem selbstentstanden Vater existierte — und dies war gleichzeitig alles.

Die Motivation, weshalb etwas durch seinen Willen (auch wenn das vielleicht nicht
der richtige Ausdruck dafir ist) entstanden ist, bleibt verborgen. Eventuell ist es die
Offenbarung der eigenen Herrlichkeit und des Reichtums; doch dieser Beweggrund
ware fast schon zu selbstherrlich.

Vielleicht ist alles nur ein grolRes Schauspiel, ein riesiges Theater auf der gestritten
und gekampft wird, damit am Ende alles gut sein kann, damit durch den erlittenen
Schmerz erlebt werden kann, was wahrer Frieden, wahre Gluckseligkeit und
unendliche Ruhe sein kann. Vielleicht Iasst sich dies nur empfinden, wenn jeder von
uns die Schattenseite kennengelernt hat, die Hodlle auf Erden und die Hodlle des
Abgrunds. Deshalb konnte alles, was nach ihm entstand, nicht wieder direkt zu ihm
gelangen. Es muss erst den beschwerlichen Weg zu ihm zurtckfinden.

Und etwas kann nur sein, wenn es Schatten wirft, und wenn dieses durch das eigene
Licht Gberstrahlt wird, erst dann ist nur noch Licht.

Bevor (iberhaupt etwas entstanden ist, ist es der Vater allein, der existiert. Bevor die
himmlischen Welten oder die irdische Welt erschienen, oder eine Herrschaft, eine
Macht oder die Kréfte (...) existierte allein der, der nicht entstanden ist. Als es ihm
wohlgefiel, da traten sie in Erscheinung auf seinen Befehl hin und (sie brachten
andere hervor).

Nichts (aber) ist ohne seinen Willen entstanden.

Er nun, der Vater, (gewillt), seinen (Reichtum) und seine Herrlichkeit zu offenbaren,
setzte diesen groBen Kampf in dieser Welt ein, weil er wollte, dal3 die Kémpfer sich
zeigten; dal3 alle Kadmpfenden durch eine erhabene unfalBbare Erkenntnis das
Entstandene hinter sich lassen und es verachten und sich in das Seiende fliichten
sollen; und das wir die Unwissenheit derer, die als gegen uns streitende Widersacher
mit uns kdmpfen, durch unser Wissen besiegen sollen.

(Authentikos Logos)



Er hielt sie (die Form der Erkenntnis?) zuriick fiir eine giinstige Zeit. Er, der schon im
Anfang an sie gedacht hatte, besal3 sie zwar von Anfang an und sah sie, aber er
verschloss sie vor denen, die zuvor aus ihm hervorgekommen waren. Nicht aus Neid
(geschah das), sondern damit die Aonen ihre Selbststéndigkeit nicht gleich im
Anfang empfingen, (damit) sie nicht entriickt wiirden in die Herrlichkeit beim Vater
und bei sich selbst déachten, dal3 sie dies (Sein) aus sich heraus hétten. Sondern wie
es ihm gefallen hatte, ihnen zu gewéhren, dal3 sie lberhaupt entstehen, ebenso
(wird es ihm gefallen, ihnen zu gewéhren,) dal3 sie selbststéndig werden. Als es ihm
gefiel, gab er ihnen das vollkommene Denken betreffs der ihnen gegeniiber
erwiesenen Glite.

(Tractatus Tripartitus)

Was aber unter Zustimmung und Freundschaft, Bruderliebe, zustande gekommen ist
— natiirlich und nicht kiinstlich, vollkommen und nicht stiickweise -, das ist wahrlich
der Wille des Vaters. Das ist das Universale und die vollkommene Liebe.

(Der zweite Logos des grol3en Seth)

Gut und Bdse, Licht und Schatten als ewiges Motiv im Himmel und auf Erden.

Wahrend uns unsere menschlichen Sinne diese Welt zeigen, verhindern sie
gleichzeitig die andere Welt zu erkennen.

Gott ist verborgen in Licht, wir sind Uberschattet mit unserem Korper, der uns blind
macht und gefangen halt.

Wahrend noch nicht alles in Erscheinung getreten ist, was entstehen kann, wird uns
Entstandenen die Erkenntnis einholen, dass das Licht uns zeigen wird, dass wir
nichts sind — und gleichzeitig alles.

Ich meine allerdings nicht, dal3 solche, die noch nicht entstanden sind, gar nichts
sind. Sie befinden sich vielmehr in dem, der wollen wird, dal3 sie sie entstehen,
sobald er es will und die Zeit dazu kommt. Bevor alle Dinge in Erscheinung getreten
sind, weild er aber, was er hervorbringen wird. Die Frucht aber, die noch nicht in
Erscheinung getreten ist, weild nichts und tut auch nichts. So stammen alle Wege, die
selbst in dem Vater sind, aus dem Seienden, der sich selbst aufgerichtet hat aus dem
Nichtseienden. (...) Was ist nun das, was er will, dal3 er es denkt? Folgendes: ,Ich
bin entstanden wie ein Schatten oder eine Einbildung.“ Wenn das Licht (iber dem
Schrecken, den jener erfahren hat, aufgeht, weil3 er, dal3 es nichts ist.

(Evangelium Veritatis)



Ihr kennt ihn (sc. den Vater?) nicht, weil die fleischliche Wolke euch beschattet. Ich
allein aber bin der Freund der Sophia. Ich war im Schol3 des Vaters von Anfang an,
an dem Ort der Kinder der Wahrheit und der Gro3e. Geht also ein zur Ruhe mit mir,
meine geistlichen Freunde und ewigen Briider!

(Der zweite Logos des grol3en Seth)

Am Ende steht die Verurteilung des Schopfergottes Jaldabaoth mit all seinen
Archonten, die gesetzt ist und moglicherweise auch Bestandteil des Heilsplans. Nicht
nur der Mensch wird Uber seine Peiniger aus dem Jenseits richten, sondern der
wahre Gott selbst.

Gott wird in der Versammlung der Goétter sitzen und (ber die Gétter Gericht halten.

(Pistis Sophia)



