Erkenntnis

Gnosis selbst bedeutet Erkenntnis bzw. Wissen. Ohne Erkenntnis, keine Erlésung
vom diesseitigem Leben, kein Entkommen, kein Austritt aus dem hinduistischen
Samsara (Kreislauf der Wiedergeburt).

Aber was genau ist die Erkenntnis? Was muss der Mensch erkennen?

Zuerst ist es die Erkenntnis Uber einen Ubergeordneten Schopfer, also die
Anerkennung eines Gottes und Abkehr vom Atheismus bzw. der Agnostik. Indem
erkannt wird, dass es ein Jenseits mit einem darin befindlichen Gott gibt, ist der erste
Schritt getan. Da die Gnosis aber deutlich mehr lehrt als diese eine Erkenntnis (sonst
ware sie Uberflissig und die gewdhnlichen, religidsen Lehren waren ausreichend),
muss diese weiterreichen. Es ist schwer zu akzeptieren, dass es daruber hinaus
noch etwas geben soll, dass schier unglaublich anmutet: den eigentlichen Gott,
Urvater, Autogenes, Autogenetor, Selbsterzeugten, Praexistenten, etc.. Dieser
verweilt im Unfassbaren als unfassbar, als Unsichtbarer und ist dennoch Ursache
und Wirkung fur alles. Der vom Menschen beschriebene Gott (Jaldabaoth) wird damit
zum untergeordneten Wesen, ist gezeugt und wird gelenkt. Wer diesen Unterschied
macht und zwischen Vater und Urvater differenzieren kann, dem ist die Erkenntnis
gelungen und der Erlosung nahe, denn Beides — Erkenntnis und Erlosung — steht im
engen Verhaltnis zueinander. Ohne Erkenntnis, keine Erlésung und umgekehrt.

Der Mensch leidet und kampft sich dabei durchs Leben. Auf diesem Weg nun wird er
zur Erkenntnis kommen und sein Leiden am Ende geringschatzen, denn die
Belohnung dafir ist ewiglich.

(...) so wurde er einerseits als Ursache der Erkenntnis erfunden, andererseits als
Erzeuger der Erkenntnis.

In verborgener und unerreichbarer Weisheit bewahrte er die Erkenntnis bis zuletzt,
bis sich alle auf der Suche nach Gott, dem Vater, abgemiiht haben, den niemand
durch seine eigene Weisheit und Kraft fand, wéhrend er sich dahingibt, damit sie
durch etwas, das héher ist als Denken, sein grol3es Geschenk, das er gegeben hat,
erkennen und die Ursache, die er gegeben hat, welches der unaufhérliche Dank ihm
gegentber ist, der durch die Unerschiitterlichkeit seines Ratschlusses sich bis in
Ewigkeit denen gegeniiber offenbart, die sich des seiner Natur nach unerkennbaren
Vaters als wiirdig erwiesen haben, damit sie nach seinem Willen Erkenntnis lber ihn
erlangen, weil sie auch zur Erfahrung der Unwissenheit und ihrer Leiden gelangt
waren.

Was digjenigen anbelangt, an die er im Voraus gedacht hatte, dal3 sie die Erkenntnis
und die Glter, die in ihr sind, erlangen sollten, so war es der Plan der Weisheit des
Vaters, dal3 sie die bésen Dinge kosten und sich in (dem Kampf mit) ihnen Uben
sollten, nach Art einer kurzfristigen (..., auf dal$ sie die guten Dinge) bis in (alle)
Ewigkeit (gendssen). Dabei tragen sie den Unterschied zu ihren Widersachern, die



fortwéhrende Zuriickweisung und die Anklage durch sie als einen Schmuck und ein
wunderbares Zeichen der Erhabenen, das sichtbar werden sollte.

Die Unwissenheit derer, die unwissend sein werden (iber den Vater, war etwas, das
von ihnen selbst kommt. Das, was ihnen die Erkenntnis Uber ihn gab, war eine Kraft
von ihm, die sie erlangen sollten.

Die Erkenntnis wird in Wirklichkeit ,die Erkenntnis alles Denkbaren“ genannt und ,der
Schatz“ und — was dem noch hinzugefiigt werden mul3, um klarer zu erkennen — ,die
Offenbarung des zuvor Erkannten” und ,der Weg zu dem Wohlgefallen und zu dem
Préexistenten®, das ist die Verleihung von Gré3e an diejenigen, die in der
Heilsordnung des Willens ihre eigene GréBe verlassen haben, damit das Ende
werde, wie der Anfang ist.

(Tractatus Tripartitus)

(...) da sie alles erdulden und alles ertragen, damit sie den Wettkampf vollenden und
das ewige Leben erben.

(Das Apokryphon des Johannes)

Wissen und Erkenntnis gehen gemeinsam einher. Das Wissen Uber bestimmte Dinge
kann zur Erkenntnis flUhren. In diesem Zusammenhang ist es wichtig Gott, den
heiligen Geist und den Menschensohn zu kennen (an diese zu glauben?), um in
bestimmte Bereiche des Jenseits einzutreten. Offenbar gibt es infolgedessen drei
Orte, zu denen man gelangen kann:

1. (ungewordener) Vater
2. Licht (im Geist des Schweigens)
3. Achtheit

Wie auch immer dieses Wissen - bzw. diese Erkenntnis - Uber Vater, (heiliger) Geist
und Menschensohn aussehen soll, ist die Erkenntnis Uber diesen Teil des Textes,
dass der Mensch als Kind des Lichtes die ihn bestimmenden Machte (Jaldabaoth
und andere Archonten) zerstoren muss! Eine Fahigkeit, die ihm gegeben ist.

Gott selbst ist Erkenntnis, der gleichzeitig erkannt werden muss.
Deswegen also ist der selbstentstandene Gott Wort und Erkenntnis.
(Zostrianus)

Ich aber, ich habe euch liber den unsterblichen Menschen belehrt, und ich habe die
Fesseln der Rauber von ihm gelést. Ich habe die Tore der Unbarmherzigen vor ihnen
zerbrochen.

Wer also den Vater in heiligem Wissen kennt, wird zum Vater gehen und wird ruhen
im ungewordenen Vater.



Wer ihn aber mangelhaft kennt, wird im Mangel entstehen und in der Achtheit ruhen.

Wer aber den unsterblichen Geist, der das Licht ist, in Schweigen durch das
Nachdenken und das Wohlwollen (Eudokia) wahrhaftig kennt, mége mir Zeichen den
Unsichtbaren bringen, und er wird zu Licht im Geist des Schweigens werden.

Wer den Menschensohn in Wissen und Liebe kennt, mége mir ein Zeichen vom
Menschensohn bringen, und er wird an jenem Ort mit denen, die in der Achtheit sind,
sein.

Ich aber kam vom Ersten, der gesandt wurde, damit ich euch offenbare, was von
Anfang an ist, wegen des Hochmuts des Urerzeugers und seiner Engel, denn sie
sagen (ber sich, dal3 sie Gétter sind. Ich aber kam, um sie von ihrer Blindheit zu
entfernen, damit ich einen jeden liber Gott belehre, der liber dem All ist.

Ihr also, tretet auf ihre Graber, demditigt ihre Vorsehung und zerbrecht ihr Joch und
richtet das Meine auf! Ich habe euch Vollmacht (iber alles gegeben als Kinder des
Lichts, damit ihr mit (euren) Fll3en auf ihre Kraft tretet.

(Eugnostos und die Weisheit Jesu Christi)

Es begann mit der Vertreibung aus dem Paradies und fihrte zu dem heutigen
Zustand des Menschen: Ein beschwerliches Leben in Leid, Angst, Sorgen und Tod.
Doch all das ist Vorhersehung, ist Heilsplan, wenn der Mensch durch all dies
hindurchgeht, wird er am Ende das Gute in alle Ewigkeit erfahren. Dort wartet auch
die vollkommene Erkenntnis des Alls auf ihn.

Dies ist die Vertreibung, die sie ihm antaten, dal3 sie ihn vertrieben von den
Gentissen der (Kréfte) der Nachahmung und der (Kréfte) der Ahnlichkeit — was (in
Wirklichkeit) ein Werk der Vorsehung ist, damit es sich finde, dal3 es nur eine kurze
Zeit ist, bis der Mensch den Genul3 der guten (Dinge) bis in Ewigkeit empféangt, in
denen der Ruheort sich befindet. Dies ist es, was der Geist in seiner VVoraussicht
bestimmte, ndmlich dal3 der Mensch dies groBe Ubel kennenlernt, welches der Tod
ist, der (seinerseits) die vollsténdige (?) iiber das All ist, dal3 er auch alle jene Ubel
kennenlernt, die aus diesem (Ubel) entstehen, und dal3 er nach den Begierden, die in
diesen obwalten und (nach) den Sorgen (endlich) von dem gré3ten Gut, nédmlich
(von) dem ewigen Leben, empféngt, welches in der vollkommenen Erkenntnis des
Alls und in der Teilhabe an allem, was gut ist, besteht. Wegen der Ubertretung des
ersten Menschen kam der Tod zur Herrschaft und wurde zum Geféhrten aller
Menschen, um sie zu téten, gemal der Offenbarung seiner (Herrschaft), die ihm
eigen ist, solange sie ihm (zur) Herrschaft gegeben ist, wegen des zuvor genannten
Heilsplans der Liebe des Vaters.

(Tractatus Tripartitus)



Selbsterkenntnis

Erkenntnis ist vor allem auch Selbsterkenntnis. Nur dort kann der Mensch erkennen,
wer er ist und woher er kommt. Und dort erkennt er auch, was er erkennen muss:
Vater (Urvater, Autogenetor), Sohn (Menschensohn) und den heiligen Geist.

Das innere Erkennen ist jedoch schwer zu beschreiben. Vielleicht ist es eine
besondere Form, sich mit sich selbst zu beschéaftigen, eine Art der Einsamkeit in
einer Welt voller Larm und Menschen.

Meditation scheint etwas zu sein, das der Selbsterkenntnis am nachsten kommt, und
vielleicht kann sie auch nur so erreicht werden.

Und die Erkenntnis liegt ganz nah, steht dem Menschen praktisch von Angesicht zu
Angesicht. Es deutet eben auf diese eine Selbsterkenntnis hin. Nirgend woanders
liegt sie verborgen als in ihm selbst.

~,Erkenne, was vor deinem Angesicht ist, und das, was fiir dich verborgen ist, wird
sich dir enthiillen. Denn es gibt nichts Verborgenes, dal3 nicht offenbar werden wird.“

(Das Evangelium nach Thomas)
»(...) Das Kénigreich ist innerhalb von euch und aul3erhalb von euch.*
(Das Evangelium nach Thomas)

~Wenn ihr euch erkennt, dann werdet ihr erkannt werden, und ihr werdet begreifen,
dal3 ihr die Kinder des lebendigen Vaters seid. Wenn ihr euch aber nicht erkennt,
dann existiert ihr in Armut, und ihr seid die Armut.*

(Das Evangelium nach Thomas)

Denn wer sich selbst nicht erkannt hat, hat gar nichts erkannt. Wer aber sich selbst
erkannt hat, hat auch schon Erkenntnis Uber die Tiefe des Alls erkannt.

(Das Buch des Thomas)
(Blickt auf) euer (Inneres) und (euer AuBBeres)! Macht es (zu ein und demselben)!
(Der Dialog des Erlosers)

(Wenn du das nicht in Ordnung bringst), was in dir ist, wird (zwar dein Werk)
tbrigbleiben. Du (selbst aber wirst zugrunde gehen).

(Der Dialog des Erlosers)

Denn der, der in euch ist, ist der, der aul3erhalb von euch ist.
Und der, der aul3erhalb von euch gestaltet —
Innerhalb von euch hat er sich ausgebildet.



Und das, was ihr auBBerhalb von euch seht,
das seht ihr innerhalb von euch.

Es ist sichtbar —

Und ist eure Umhdillung.

(Die Bronté — Vollkommener Verstand)

(...) nachdem er (sc. der wahre Glaubige) die Welt hinter sich gelassen hat, die die
Gestalt der (Nacht) hat (und die Gestalt) derer, die (darin / d.h. in der Welt) die
Sterne bewegen.

Dies ist das wahrhaftige Zeugnis: Wenn der Mensch sich selbst und Gott, der (iber
der Wahrheit ist, erkennt — dieser wird gerettet werden und sich mit dem
immergriinen Kranz krénen.

(Das Zeugnis der Wahrheit)



Die Erkenntnis der Wahrheit

Erkenntnis macht frei, Nicht-Erkennen dementsprechend unfrei.

Vor allem die Erkenntnis Uiber die Wahrheit ist zusammen mit der Selbsterkenntnis
der Weg zur allumfassenden Erkenntnis!

Aber was soll diese eine Wahrheit sein?

Mit Sicherheit ist es das Wissen Uber die Gnosis und deren Lehre Uber das innere
Licht des Menschen, seine Verbundenheit zu Gott und vor allem seiner Annahme
durch Aufgabe dieser materiellen Welt und der gleichzeitigen Uberwindung einer
scheinbar endgultigen, jenseitigen Welt des Schopfergottes (Jaldabaoth) und seiner
Engel (Archonten) hin zu dem, was wirklich ist, namlich dem Urvater und
Verursacher aller Dinge.

In der Schrift des Asklepios liegt dabei das Hauptaugenmerk in der Uberwindung der
Begierden, der Leidenschaften dieser Welt (Materie):

Denn die Erkenntnis dessen, was in Wahrheit feststeht, ist die Heilung von den
Leidenschaften der Materie. Deswegen stammt das Wissen aus der Erkenntnis.
Wenn aber Unkenntnis vorliegt und Wissen in der Seele des Menschen fehlt, bleiben
die Leidenschaften in ihr, ohne dal3 es eine Heilung gibt.

(Asklepios)

,Die Erkenntnis” der Wahrheit ,erhebt”, das heil3t: sie macht sie frei und bewirkt, dal3
sie sich lber alles hinwegsetzen. ,Die Liebe aber erbaut.“ Wer aber frei geworden ist
durch die Erkenntnis, ist um der Liebe willen ein Sklave fiir die, die (die) Freiheit der
Erkenntnis noch nicht aufnehmen konnten. Die Erkenntnis (aber) macht sie tauglich
(dazu), indem sie (sie) frei werden (1413t).

Die Liebe (sagt von) nichts, dal3 es ihr (gehért, obgleich doch alles) ihr gehért. Sie
(sagt) nicht (: ,Jenes ist meins®) oder: ,dieses ist meins®, (sondern: ,alles,) was (mir)
gehért, gehért dir.“

(Das Evangelium nach Philippus)

Wenn ihr die Wahrheit erkennt, wird die Wahrheit euch frei machen.” Die
Unwissenheit leistet Sklavendienste. Die Erkenntnis ist Freiheit.

(Das Evangelium nach Philippus)



Wer die Erkenntnis der Wahrheit besitzt, ist frei. Der Freie aber sindigt nicht. Denn
(es heil3t): ,Wer die Siinde tut, der ist der Sklave der Siinde.“ Mutter (des Freien) ist
die Wahrheit, die Erkenntnis aber ist der Vater. Die, denen es nicht erlaubt ist zu
stindigen, sind es, die die Welt ,Sklaven® nennt. Solche, denen es (...) erlaubt ist zu
stindigen, sind es, die die Welt ,,Freie“ nennt.

(Das Evangelium nach Philippus)

Der aber, der keine Siinde begangen hat, dem genligt Erkenntnis und der braucht
sich in keiner Weise um Umkehr zu kiimmern.

(Zostrianus)

(...) was ,die Erlbsung“ genannt wird. Ja, sie ist die Befreiung aus der
Gefangenschaft und der Erwerb der Freiheit. (Es ist) die Gefangenschaft derer, die
zu Sklaven geworden waren flr die Unwissenheit, als sie in ihren Orten herrschte.
Die Freiheit aber ist die Erkenntnis der Wahrheit, die schon besteht, ehe es zur
Unwissenheit kam, und (sie) herrscht bis in Ewigkeit ohne Anfang und ohne Ende;
sie ist etwas Gutes, und sie ist die Erlbsung von den Werken, und sie ist Befreiung
von der Natur der Sklaverei, in der (alle) diejenigen gelitten haben, die
hervorgebracht worden waren aus einem niederen Gedanken der Torheit, das ist
etwas, was zum Bésen geht infolge des Gedankens, der sie zur Herrschsucht
hinab(zieht).

(Tractatus Tripartitus)

Dem Erkennen der Wahrheit steht die Tduschung der Seele im Wege. Hier ist der
Siebente vermutlich der Herrscher der sieben Himmel Jaldabaoth. All diese im
Folgenden Erwahnte sind nicht zur Erkenntnis Uber den wahren Vater gekommen,
sondern sind der Tauschung erlegen und glaubten an den niederen Schopfergott
Jaldabaoth, den sie falschlicherweise Vater nannten.

Zum Lachen war auch Abraham samt Isaak und Jakob, insofern sie in Falschung ,die
Véter” genannt wurden durch den Siebenten...

Zum Lachen war David, insofern als sein Sohn ,der Menschensohn® genannt wurde,
welches bewirkt wurde durch den Siebenten...

Zum Lachen war Salomo, insofern als er, in der Meinung, er sei ein Christus,
hochmilitig wurde auf Veranlassung des Siebenten...

Zum Lachen waren auch die zwdlf Propheten, insofern als sie in Falschung auftraten
als Abklatsch der wahren Propheten auf Veranlassung des Siebenten...

Zum Lachen war Mose, nach gottlosem Zeugnis ein treuer Knecht, der ,der Freund
(Gottes)“ genannt wurde, - der mich nie erkannt hat, weder er noch die, die vor ihm
waren.



Von Adam bis Mose und Johannes dem Té&ufer hat niemand von ihnen mich erkannt
noch meine Briider. Denn eine von Engeln (gegebene) Lehre war es, was sie hatten,
zur Betrachtung von Speis(evorschrift)en und eine bittere Knechtschaft. Nie haben
sie die Wahrheit erkannt, und (nie) werden sie sie erkennen. Denn eine grol3e
Tauschung liegt auf ihrer Seele, so dal3 sie niemals in der Lage sind, einen
Gedanken der Freiheit zu finden und ihn zu erkennen, bis sie den Menschensohn
erkennen. Wegen meines Vaters aber bin ich jener, den die Welt nicht erkannte; und
deswegen erhob sie sich gegen mich und meine Briider, die wir doch schuldlos bei
ihm sind und nicht gestindigt haben.

(Der zweite Logos des grol3en Seth)



Welt und Konigreich

Die Suche nach Erkenntnis als zentrales Thema des Menschen in seinem Bestreben
nach Erlésung. Diese Suche soll so lange andauern, bis gefunden wird, wonach man
sucht. Und die Erkenntnis am Ende dieser Suche muss eine erschreckende sein: Die
Welt als Leichnam, als etwas Totes, des Menschen unwurdig. Der beste Weg, um
dorthin zu gelangen, ist die Enthaltsamkeit gegenuber — sprich - die Ablehnung
dieser Welt. Der Triumph stellt sich nach dieser einmaligen Erkenntnis ein!

2Wer sucht, soll nicht aufhéren zu suchen, bis er findet. Und wenn er findet, wird er
bestiirzt sein. Und wenn er bestirzt ist, wird er erstaunt sein. Und er wird Kbnig sein
tiber das All.“

(Das Evangelium nach Thomas)

Jesus spricht: ,Wer die Welt erkannt hat, hat eine Leiche gefunden. Und wer die(se)
Leiche gefunden hat, dessen ist die Welt nicht wiirdig.“

(Das Evangelium nach Thomas)

SWenn ihr euch nicht der (ganzen) Welt enthaltet, werdet ihr das Kénigreich nicht
finden. Wenn ihr nicht die (ganze) Woche zum Sabbat macht, werdet ihr den Vater
nicht sehen.”

(Das Evangelium nach Thomas)

Jesus spricht: ,Selig sind die einzelnen, die Erwéhlten. Denn ihr werdet das
Koénigreich finden. Denn ihr stammt aus ihm (und) werdet wieder dorthin gehen.*

(Das Evangelium nach Thomas)

(...) (und vermag aus dieser Welt) herauszukommen (und) hineinzugehen zum Ort
(des Lebens), so dal3 (er) nicht niedergehalten wird (in) dieser armseligen Welt.

(Der Dialog des Erlosers)



Das Paradies und der Baum der Erkenntnis

Im Gegensatz zur Behauptung aus dem Alten Testament, dass es nur zwei
besondere Baume gabe (,Der Baum des Lebens in der Mitte des Gartens®, 1. Mo 2,9
und: ,Der Baum der Erkenntnis des Guten und Bdsen, von dem Eva dachte, dass er
in der Mitte des Gartens stinde“, 1. Mo 3,3), steht die Aussage aus dem Thomas-
Evangelium, in welchem die Rede von funf besonderen Baumen ist. Diese scheinen
bezuglicher der Erkenntnis eine Rolle zu spielen.

Denn ihr habt fiinf Bdume im Paradies, die sich nicht bewegen, im Sommer (und) im
Winter, und ihre Blétter fallen nicht ab. Wer sie erkennen wird, wird den Tod nicht
schmecken.

(Das Evangelium nach Thomas)

Die eigentliche Lage des Paradieses und seiner Baume wirkt wie etwas, das
aulBerhalb des Irdischen lag, denn dieses befand sich nicht innerhalb des Kreises
des Mondes und der Sonne. Wo auch immer es gelegen haben mag: das Schicksal
des Menschen wird ihn letzten Endes auch vom Baum des Lebens essen lassen.
Dann schlief3t sich der Kreis und wird vollendet.

Dann schuf die Gerechtigkeit das schéne Paradies. Es liegt aullerhalb des Kreises
des Mondes und des Kreises der Sonne in dem (ippigen Land, das im Osten inmitten
der Felsen liegt. Und die Lust wohnt inmitten der schénen préchtigen Bdume. Und
der Baum des unvergénglichen Lebens, wie er durch den Willen Gottes in
Erscheinung getreten ist, steht im Norden des Paradieses, um die Seelen der
Heiligen unsterblich zu machen, die herauskommen werden aus den Gebilden der
Armut am Ende des Aons. (...

Und bei ihm steht der Baum der Erkenntnis, der die Kraft Gottes besitzt. Seine
Herrlichkeit ist wie die des (Voll-)Mondes, wenn er stark leuchtet. (...) Dieser Baum
steht im Norden des Paradieses, um die Seelen aus dem von den Damonen
(bewirkten) Vergessen zu erwecken, damit sie (einerseits spéter) herantreten zum
Baum des Lebens und (auch von) seine(r) Frucht essen und (damit sie andererseits
sogleich) die Méchte und ihre Engel verurteilen.

(Vom Ursprung der Welt)



Zur Erkenntnis gehdrt auch, sich die Tauschung bezlglich des Sindenfalls gewahr
zu werden.

Zuerst steht das Erkennen des eigenen ,Entbldstsein gegenlber der oberen Fulle.

Dieses Erkennen ist dem ersten Herrscher (Jaldabaoth) zuwider, denn es Ubersteigt
sein eigenes, weswegen er den Menschen vergessen lasst, wer er ist und woher er
kommt, insbesondere in Bezug auf das eigene, innere Licht.

Andererseits ist es gleichzeitig eine Falle, denn der Mensch sollte mithilfe der ihm
ungehorsamen Schlange davon essen, um ihn in sein Unglick stlirzen zu kénnen.

Der Baum des Lebens

Der erste Herrscher nahm ihn und brachte ihn in das Paradies, von (dem) er sagte:
»(Es ist eine Lust) fiir ihn® aber in Wirklichkeit, um ihn zu betriigen. lhre Lust ist
némlich bitter, ihre Schénheit gesetzeswidrig, ihre Lust Betrug, ihr Baum
Gottlosigkeit, ihre Frucht ein unheilbares Gift und ihr Versprechen Tod fiir ihn. Ihr
Baum aber, den sie gepflanzt hatten (mit den Worten): ,Er ist der Baum des Lebens*
— ich werde euch lber das Geheimnis ihres Lebens belehren: es ist der gefélschte
Geist, der aus ihnen kommt, damit er ihn (Adam) abwende, so dall er seine
Vollkommenheit nicht erkenne. Jener Baum ist von folgender Art: Seine Wurzel ist
bitter, seine Aste sind Schatten des Todes, seine Blétter Hal3 und Betrug, sein
Parfiim eine Salbe der Bosheit, seine Frucht das Geliist nach dem Tod, und sein
Samen trinkt von Finsternis. Die ihn kosten — die Unterwelt ist ihr Wohnort.

(Das Apokryphon des Johannes)
Der Baum der Erkenntnis

Der Baum aber, der von ihnen fiir die Erkenntnis von Gut und Bése genannt wird, der
die Nachsehung (Epinoia) des Lichtes ist, in bezug auf die sie das heildt, nicht auf sie
zu héren, da das Gebot gegen ihn (Adam) erlassen wurde, damit er nicht nach oben
zu seiner Fiille blicke und sein Entblé3tsein von seiner Flille erkenne — ich aber
stellte sie (plur.) (wieder)her, so dal3 sie al3en.

Ich sagte zu ihm: ,Christus, war es nicht die Schlange, die sie (sing.) belehrte ?*

Er lachelte und sagte: ,Die Schlange belehrte sie (sing.) lber die Zeugung in Lust,
Befleckung und Verderben, weil diese ihr (der Schlange) niitzlich sind.

Er (der erste Herrscher) wuldte, dal8 sie (die Nachsehung/Epinoia des Lichtes) ihm
nicht gehorchen wiirde, denn sie war weiser als er. Da wollte er die Macht, die ihm
(Adam) von ihm gegeben worden war, herausholen, und er legte ein Vergessen lber
Adam.”

Ich sagte zu ihm: ,Christus, was ist das Vergessen?“



Er aber sagte: ,Nicht so, wie Mose es gesagt hat: Er liel8 ihn einschlafen, sondern er
verschleierte seine Wahrnehmung mit einem Schleier. Er beschwerte ihn mit
Wahrnehmungslosigkeit. Er sagte ja durch den Propheten: Ich werde die Ohren ihrer
Herzen beschweren, damit sie nicht verstehen und nicht sehen.

(Das Apokryphon des Johannes)

Vom Baum in Gestalt eines Adlers lehrte sie ihn, von der Erkenntnis zu essen, damit
er seine Flille erkenne, denn beiden war das Verfallen der Unwissenheit
(zugestollen).

Jaldabaoth bemerkte, dal3 sie sich von ihm entfernten, und er verfluchte sie, wéhrend
er Uber die Frau auBerdem hinzufligte, dall der Mann (ber sie herrschen werde,
denn er kennt das Geheimnis nicht, das durch den heiligen Ratschlul3 der Hbhe
entstanden war. Sie fiirchteten sich aber, ihn zu verfluchen und seine Unwissenheit
bloBzustellen. Alle seine Engel warfen (sie/plur.) aus dem Paradies hinaus. Er
bekleidete ihn mit dunkler Finsternis.

Dann sah Jaldabaoth die Jungfrau, die bei Adam stand. Er war voll Unwissenheit, so
dal3 er einen Samen aus ihr erwecken wollte.

Er schéndete sie und zeugte den ersten Sohn und ebenso den zweiten: Jave, das
Béarengesicht, und Eloim, das Katzengesicht. Einer ist gerecht, der andere ist
ungerecht. Eloim ist der Gerechte, Jave ist der Ungerechte. Den Gerechten setzte er
liber Feuer und Lufthauch, und den Ungerechten setzte er lber Wasser und Erde.
Diese werden bei allen Geschlechtern der Menschen Kain und Abel genannt.

Bis auf den heutigen Tag entstand der eheliche Geschlechtsverkehr infolge des
ersten Herrschers. In Adam pflanzte er sexuelle Begierde, so dal3 sie (die Begierde)
aus seinem Wesen (stammt), das aus ihrem (plur.) gefélschten Geist ein Bild zeugt.

Die zwei Herrscher setzte er (lber die Urspriinge, so dal3 sie (ber das Grab
herrschen. Er erkannte das Wesen, das ihm gleicht. Adam zeugte Seth.

(Das Apokryphon des Johannes)

Was Jaldabaoth, der erste Herrscher, nicht wusste war, dass er damit sein eigenes
Schicksal besiegelt hatte, denn den eigentlichen (Heils-)Plan hatte der Urvater dem
Menschen zur Grundlage seiner Erlosung gegeben.

(dies aber) ist (nicht) der wahr(e) Adam, (auch nicht) die wahre Eva. (De)nn a(ls sie)
vom Bau(m der) (Erkenntnis al3)en, zertr(a)ten sie (die) (Cherubi)m und die
Seraphi(m) (und das flam)mende (Schwert. Der) (We)ltherrscher u(nd seine
Archonten) gelan(gten ? zur Bra)ut (?) Adams, (die bei ihm) (war.) Sie (wu)rden
dur(ch sie) (verun)reinigt ?. Nachdem sie (nun) Produkte der Archonten nebst (ihren)
(welt)liche(n) (Eigenschaften) hervorgebracht hatten (...)

(Melchisedek)



Wer suchet, der findet

Der einzige Weg hin zur Erkenntnis und damit auch zur Erlésung ist die Suche.

(...) dal8 alle Menschen sehen, die von der Griindung der Welt an bis jetzt geboren
wurden, Staub sind. Obwohl sie nach Gott suchen, wer er ist und welcher Art er ist,
haben sie ihn nicht gefunden.

(Eugnostos und die Weisheit Jesu Christi)
Der, der sucht (- er ist es auch, der) enthillt.
(Der Dialog des Erlosers)

(Wer) Macht (hat), soll (auf sie) verzichten (und) umkehren. Und wer (versteht), soll
suchen, finden (und sich freuen).

(Der Dialog des Erlosers)



Das Nicht-Erkennen

Das Nicht-Erkennen ist ein Fatalismus, der den Menschen ins eigentliche Verderben
fuhrt. Wenn es ihm nicht gelingt, das zu erkennen, was notwendig ist, wird er nicht
nur nicht das Rad der Wiedergeburt (Samsara) verlassen, sondern auch nicht zum
Gott der Wahrheit (Urvater) gelangen kénnen und in den unteren Regionen der
Aonen verbleiben — als Engel der Armut.

Aber nicht nur der Mensch ist in Unwissenheit Uber das All und seiner eigenen,
inneren Lichtkraft, sondern auch die scheinbar Uber ihm stehenden Archonten
(Engel), deren Plane eine von Uber ihnen stehende Macht beeinflusst wird. Wahrend
sie davon ausgehen, dass sie die Erzeuger bzw. Schopfer ihrer eigenen Welt sind,
erschaffen sie doch nur Falschungen, sogenannte Abbilder des Originals.

Zum Lachen war Adam, der in Félschung als Abbild eines Menschen geschaffen
wurde durch den Siebenten, als ob er (dadurch) mich und meine Brider tberwaéltigt
hétte, die wir doch schuldlos bei ihm sind und nicht gesindigt haben.

Weil die Archonten nicht wissen, dall (die Gnosis?) eine unaussprechliche
Verbindung der unbefleckten Wahrheit ist — wie sie (nur) unter den Kindern des
Lichtes existiert -, von der sie eine Nachéffung schufen, indem sie eine Lehre eines
Toten und Ligen aussandten, um die Freiheit und die Lauterkeit der vollkommenen
Ekklesia nachzuahmen und sie zu téten durch ihre Lehre, (die fiihrt) zu Furcht und
Knechtschaft und irdischen Satzungen und zu einem verworfenen Kult, sind sie
gering, unwissend. Weil sie die edle Abstammung aus der Wahrheit nicht empfangen
haben, hassen sie den, in dem sie sind, und lieben den, in dem sie nicht sind.

Denn sie haben die Erkenntnis der Gré3e nicht begriffen, ndmlich dal3 sie aus der
Hoéhe und aus einer Quelle der Wahrheit stammt und nichts zu tun hat mit
Knechtschaft und Neid und Furcht und Liebe zur irdischen Materie. Denn das, was
ihnen nicht gehért, und das, was ihnen gehért, benutzen sie ohne Angst (und) in
Freiheit: Sie unterliegen der Begierde nicht, weil sie Vollmacht haben; und ein
inneres Gesetz bestimmt das, was sie wollen werden. Aber die, welche es nicht
haben, sind arm, ndmlich die, denen es nicht gehért und (die) es (doch) haben
wollen. Und sie verfiihren die, die bei ihnen sind, damit, dal3 sie sich den Anschein
derer, die die Wahrheit besitzen, némlich ihre Freiheit, geben: Als ob wir unter das
Joch gebracht wéren und unter dem Zwang der (Gesetzes-)Beobachtung und
(Gottes-)Furcht. Dieser (eine Typ von Menschen) ist in Knechtschaft. Der (andere
Typ von Menschen) aber, der mit hartem Zwang und Drohung (zum Heil) gebracht
wird, wird von Goftt bewabhrt.

(Der zweite Logos des grol3en Seth)



Wichtig ist die eigene Erkenntnis, denn die anderer scheint zwangslaufig nicht
zielfuhrend. Es kann also keine Einsicht, kein Erkennen einer anderen Person
ubernommen werden. Die Erkenntnis ist hier ein innerer Prozess, der selbst erfahren
werden muss.

Gleichzeitig ist der grofite Feind in der Erlangung der Erkenntnis der eigene Korper,
der wie eine Fessel verhindert, dass eine Verinnerlichung stattfinden kann, indem er
ihn von all dem abzusondern versucht.

Und da sagte (mir, indem es) in Offenheit sprach, das Kind des Kindes Ephesech:
Wenn er sich zu sich selbst vielmals zuriickzieht und in den Umbkreis der Erkenntnis
von anderen gelangt, dann kann der Verstand und der unsterbliche (Ursprung) nicht
zur Erkenntnis kommen. Dann hat er einen Mangel. Denn er selbst dreht sich im
Kreise, ohne etwas zu haben. Und er trennt sich von sich selbst, nimmt seinen Stand
aullerhalb und gerét in einen fremden (Drang). Statt einer zu werden, tragt er also
viele Gestalten. Und wenn er abweicht, kommt es dazu, dal3 er nach denen sucht,
die nicht existieren. Und wenn er sie im Gedanken findet - und es ist nicht méglich,
dal3 er sie anders erkennt, wenn er nicht das Licht empféngt -, so wird er zur Natur.
Und so kommt er herab zu einer Zeugung um dessentwillen, und er wird sprachlos
wegen der Leiden und der Grenzenlosigkeit der Materie. Obgleich er eine ewige,
unsterbliche Kraft besitzt, wird er durch die Kralle des Kbérpers gefesselt. Er wird
weggenommen und fir alle(zeit) gefesselt mit harten Fesseln, die ihn abtrennen,
durch jeden bdsen Hauch, bis er es wieder tut und wieder anféngt, zu sich zu
kommen. Deswegen sind sie eingesetzt lber die Erlbsung von diesen. Und
ebendiese Kréfte befinden sich an dem hiesigen Ort. Und in den Selbstentstandenen
gemé&l einem jeden der Aonen haben herrliche Wesen ihren Stand, damit der, der
an dem hiesigen Ort ist, neben diesen gerettet werde. Die herrlichen Wesen aber
sind vollkommene, lebendige Gedanken, die nicht zugrunde gehen kénnen, weil (sie)
Pragungen einer Erlbsung (sind), die jeder einzelne empfangen mul3, damit er zu
ihnen hinauf gerettet werde. Und er empféngt Prédgung, er empféngt Kraft durch
ebendiese. Und indem er das herrliche Wesen als Helfer hat, passiert er so die Welt
und jeden Aon. Und zwar sind da die Wéchter der unsterblichen Seele (...)*

(Zostrianus)

Sie untersuchten, was es ist, woran sie gefesselt wurden und wie sie sich selbst
(davon) Ilésen missen. Und sie haben selbst erkannt, (wer sie sind),
beziehungsweise wo sie (jetzt) sind und welches der Ort ist, an dem sie (sich)
ausruhen werden von ihrer Unwissenheit, (wenn sie) zur Gnosis gelangt sind.
(Diese/plural) wird Christus (in die) Hbéhen hinaufbringen, da sie die Unwissenheit
hinter sich gelassen und sich auf den Weg zur Gnosis gemacht haben.

(Das Zeugnis der Wahrheit)



Als der erste Herrscher erkannte, dal3 sie ihm an Erhabenheit (iberlegen waren und
héher als er dachten, da wollte er sich ihres Denkens bemé&chtigen, da er nicht
wusste, dal8 sie ihm im Denken (berlegen waren, und dal3 er sie nicht ergreifen
kénnen werde. Er heckte einen Plan aus mit seinen Gewalten, die seine Méchte sind,
und zusammen begingen sie Ehebruch mit der Weisheit (Sophia) und das bittere
Schicksal (Heimarmene) wurde von ihnen gezeugt, das die letzte der gefélschten
Fesseln ist.

Es ist so beschaffen, dal3 sie ineinander verfalscht werden. Es ist harter und stéarker
als diejenige, mit der sich die Goétter und die Engel und die Dédmonen und alle
Geschlechter bis heute vereinigt haben. Denn aus jenem Schicksal sind in
Erscheinung getreten: jede Art von Siinde, Ungerechtigkeit und Lé&sterung, die
Fessel des Vergessens, das Unwissen und jedes strenge Gebot mit schweren
Siinden und groBen Angsten. Auf diese Weise wurde die ganze Schépfung blind
gemacht, so dal3 sie den Gott, der lber allem ist, nicht erkennen. Wegen der Fessel
des Vergessens waren ihre Sinden verborgen, denn sie sind mit Mallen und
Zeitabschnitten und Zeitpunkten gebunden, da es Herr ist liber alles.

(Das Apokryphon des Johannes)

Der Mensch soll in Unwissen Uber seine Herkunft, seine innere Lichtkraft und seine
damit verbundenen Fahigkeiten klein gehalten werden. Der Glaube an eine
(Schein)Welt, die aus einem jenseitigen, missgunstigen Gott (Jaldabaoth) und seiner
Engel besteht, unterbricht den Prozess der Erkenntnis, indem er ihn dort beendet,
anstatt ihn dartber hinaus zu fuhren.

Die, die untergeordnet wurden, haben keine Kenntnis von denen, aus denen sie in
hochmiitigem Denken, Herrschsucht, Ungehorsam und (Ligenhaftigkeit)
hervorgegangen sind.

Jede der beiden Ordnungen nannte er also mit einem Namen, so werden einerseits
die (Kréfte) der Erinnerung und die (Kréfte) des Gleichnisses ,die Rechten“ genannt
und ,die Seelischen®, die Feurigen®, die Mittleren®, und werden andererseits die
(Kréfte) des hochmiitigen Gedankens und die (Kréfte) der Nachahmung ,die Linken

11

genannt und ,die Materiellen®, ,die Finsteren®, ,die Letzten*.
(Tractatus Tripartitus)

Doch die Unverstdndigen und Blinden sind unversténdig allezeit, sind Knechte
allezeit, im Gesetz und irdischer Furcht.

(Der zweite Logos des grolden Seth)

(Wer) sich ihm in Erkenntnis ndhern wird, der wird gekréftigt; und wer sich von ihm
entfernen wird, wird erniedrigt.

(Zostrianus)



Die Welt scheint verwirrend und chaotisch, als wirde der Mensch schlafen und
traumen. Doch genauso ist es: Er schlaft und muss aus seinem (Alp-)Traum
erwachen, um die wahre Welt sehen zu kénnen.

Es ist, wie wenn sie sich dem Schlafe hingeben und sich in unruhigen Trdumen
finden: Entweder ist es ein Ort, zu dem sie fliehen, oder sie sind kraftlos, wenn sie
(zurtick-)kommen, nachdem sie jemanden verfolgt haben, oder sie sind inmitten von
Schléagereien, oder sie empfangen von anderen Schldge, oder sie sind von
hochgelegenen Orten herabgestiirzt, oder sie fliegen hinauf durch die Luft, wobei sie
aber keine Fliigel haben. Manchmal wiederum (ist es), als ob es Leute gibt, die sie
téten wollen, obwohl aber jemand da ist, der sie verfolgt; oder sie selbst téten die, die
ihnen nahestehen, denn sie sind mit ihrem Blut befleckt. (So geht es) bis zu dem
Augenblick, an dem diejenigen, die durch alle diese Dinge gehen, erwachen. Sie, die
in allen diesen Schrecknissen waren, kénnen nichts mehr (davon) sehen, weil derlei
Dinge nichts waren. So warfen sie die Unwissenheit von sich wie den Schlaf, weil sie
nicht der Meinung sind, dal3 sie Werke sind, die Bestand haben. Vielmehr verlassen
sie sie wie einen Traum in der Nacht und sind in bezug auf die Erkenntnis des Vaters
der Meinung, dal3 sie das Licht ist. So verhielt sich jeder schlafend, solange er
unwissend war. Und so soll er sich aufrichten, als ob er erwacht wére. Und Heil dem
Menschen, der wieder erwachen wird!

(Evangelium Veritatis)

Letztlich bleibt aber bei aller Erkenntnis das vollkommene Erfassen des Alls
unmaglich.

Alles, was héher als vollkommen ist, liegt jenseits (?) der Erkenntnis, und so (hérst
du dartiber) auch nicht von meiner Seite (sc. der allherrlichen Juél). Denn es ist nicht
moglich, dal3 man zum vollkommenen Erfassen gelangt.

(Allogenes)



Noch mehr Erkenntnis

Die Uberlegenheit der Menschen gegeniiber den Géttern wird ersichtlich, wenn der
wesentliche Unterschied zwischen Beiden sichtbar wird. Wahrend die Gotter
Jlediglich® Unsterblichkeit besitzen, fehlt es ihnen an Wissen und Erkenntnis. Der
Mensch hingegen kennt seine materiell-kérperliche Sterblichkeit, besitzt aber
gleichzeitig die Unsterblichkeit seiner Seele. Um die Uberwindung von
Leidenschaften und Laster zu gewahrleisten, sind Wissen und Erkenntnis notwendig.
Gleichzeitig fuhrt es zur Erlosung des Menschen und zurick zum Lichtschatz, die
den Gottern damit verwehrt bleibt.

Gott, der Vater und Herr, schuf den Menschen nach den Géttern. Und er nahm ihn
aus dem Bereich der Materie. (...) Da er (sc. der Mensch) sterblich ist, ist es
unvermeidlich, dal8 er auch etlichen Begierden unterworfen ist, die lastig und
schédlich sind. Da die Gétter namlich aus reiner Materie entstanden sind, benétigen
sie ndmlich kein Wissen und keine Erkenntnis. Denn die Unsterblichkeit der Gotter
entspricht dem Wissen und der Erkenntnis. Da sie aus der reinen Materie entstanden
sind, nahmen sie (sc. Die Unsterblichkeit) bei ihnen notwendigerweise die Stelle von
Erkenntnis und Wissen ein. Den Menschen grenzte er ab, er liel8 ihn Wissen und
Erkenntnis haben. Aus diesem Grunde, den ich schon am Anfang nannte, machte er
(sc. Gott) sie (sc. Wissen und Erkenntnis) vollkommen, damit er (sc. der Mensch)
sich durch sie der irdischen Leidenschaften und Laster nach Gottes Willen enthalte.
Seine sterbliche Existenz fiihrte er zur Unsterblichkeit, damit er gut und unsterblich
werde. Denn Gott schuf ihn, wie ich gesagt habe, zwei Naturen, die unsterbliche und
die sterbliche. Und so geschah es nach dem Willen Gottes, dall der Mensch den
Gottern Uberlegen ist; wéhrend die Goétter zwar unsterblich sind, sind allein die
Menschen unsterblich und sterblich. Daher wurde der Mensch den Géttern verwandit.
Und sie kennen genau voneinander ihr Wesen und Tun, da die Gétter das der
Menschen und die Menschen das der Goétter kennen.

(Asklepios)

Sie haben erkannt, dal8 sie aus ihm hervorgegangen sind wie Kinder, die in einem
erwachsenen Menschen sind und wussten, dal3 sie noch keine Gestalt empfangen
hatten und noch nicht mit einem Namen versehen waren. Der Vater gebiert jeden
von ihnen erst dann, wenn sie die Form seiner Erkenntnis empfangen. Sonst kbnnen
sie, obgleich sie in ihm sind, ihn nicht erkennen. Der Vater aber ist vollkommen,
sofern er jeden Weg, der sich in ihm befindet, kennt. Wenn er will, 148t er das, was er
will, erscheinen, indem er ihm Gestalt gibt und ihn mit einem Namen versieht. Ja, er
gibt ihm einen Namen und 148t so solche, die, bevor sie entstanden, in Unkenntnis
liber den sind, der sie geschaffen hat, entstehen.

(Evangelium Veritatis)



Der Mensch als das erfassende Subjekt ist dem Erkannten Uberlegen. Hat er erst
einmal seinen Ruheort erreicht, ist er Konig Uber seinen Ort. Eine Uberlagernde,
falsche Natur kann dies jedoch verhindern. Und vielleicht ist die Natur der alternde
Korper, wie es in der Schrift Asklepios beschrieben steht.

Und demnach ist das, was erfal8t und begreift, groBer als das, was erfal8t und
begriffen wird. Wenn es sich jedoch auf seine Natur zuriickzieht, wird es geringer.
Denn die unkérperlichen Naturen haben keinerlei Anteil an der (Eigenschaft der)
Grée; sie besitzen vielmehr diesen Vorzug, dal3 sie Uberall und nirgends sind,
gréBer als jede Gré3e und kleiner als jede Kleinheit.

(Allogenes)

Denn es ist notwendig, dal8 ein jeder an den Ort (zuriick)geht, von dem er
(her)gekommen ist. Jeder einzelne wird nédmlich durch seine Handlung und seine
Erkenntnis seine (wahre) Natur offenbaren.

(Vom Ursprung der Welt)

,Wie die Natur gealtert ist, so ist es auch der Tag der Menschheit. Selig sind die, die,
als sie schliefen, erkannt haben, in welcher Kraft ihr Denkvermégen ruht.”

(Asklepios)

Die Erkenntnis ist Erldsung, durch die die Fessel des Vergessens gesprengt wird.
Die Erinnerung ist die an den wahren Ursprung, der im Lichtschatz liegt; dort, wohin
der Mensch zuruckkehren wird. Mit der Erkenntnis enden Irdisches und Himmlisches
(die sieben Himmel). Zeit und Larm I6sen sich auf. Ruhe und Schweigen werden
ewiglich.

»(-..) ich (sc. die Seele) aber habe erkannt, dal3 alles aufgelést wird, sowohl die
irdischen als auch die himmlischen Dinge.*

(..

,Was mich (sc. die Seele) ergriff, wurde getétet, und was mich umgab, wurde
vernichtet, und meine Begierde endete, und die Unwissenheit starb. In einer Welt
wurde ich von einer Welt erlést und in einer Gestalt von einer oberen Gestalt. Und
die Fessel des Vergessens existiert so fiir begrenzte Zeit. Von dieser Zeit an werde
ich Ruhe von der Zeit, dem Augenblick, dem Aon erlangen in Schweigen. *

(Das Evangelium nach Maria)



